



# Ralabra de Dios

"Y los carados de espíritu aprenderán inteligencia,

y los murmuradores aprenderán doctrina."

(Isaías 29: 24).

"El alma sin Cia cia [Dáath o Conocimiento, Gnosis] no es buena,... (Proverbios, 19:2).

"La Toran de YHVH [IEVÉ] es perfecta,..." (Salmos 19:6)

"... ES pues la fe la sustancia de las cosas que se esperan, la prostración de las cosas que no se ven. Porque por ella alcanzaron testimonio los antiguos. Por la fe entendemos haber sido compuestos los aires por la palabra de Dios, siendo hecho lo que se ve, de lo que no se veía." (Hebreos 11: 1-3)

Quien es fiel al Pacto de la Castidad, que es el Pacto de la Alianza con Dios, cumple todo sus preceptos de la Toráh de Dios. Para ser fiel al Pacto de la Nueva Alianza con Dios es pecesario estar muriendo en pensamientos, sentimientos y acciones a nuestros defectos psicológicos de instante en instante, de momento en momento, durante toda la vida y nunca eyacular la simiente sexual.

Porque de todos los pecados que contaminan a un hombre, el que lo contamina más en este mundo y en el mando por venir, es el pecado de derramar levacular la propia simiente [el semen]. Un hombre culpable de este pecado por entrara dentro de la Cortina Celestia y no verá la presencia del Anciavo de Dras.

(El Zohar, Volumen II, Seccion Vayeschey!)

## La Guerra constante contra nuestros pequeños defectos psicológicos o "Los Detalles".

En los trece años en los cuales Rabbí Simeón Ben Yojai y Rabbí Eleazar su hijo estuvieron ocultos en una cueva debido a persecuciones, se alimentaron principalmente de dátiles, los frutos de las palmeras datileras.

Allí recibieron las revelaciones esotéricas de la Toráh, del Profeta Elías, y allí el Rabbí Simeón Ben Yojai encarnó el Alma del Profeta Moisés.

El Gran Rabino Iluminado Simeón Ben Yojai fue, por lo tanto, una reencarnación del Profeta Moisés, y Su Maestro fue el Profeta Elías reencarnado en este final de los tiempos en nuestro Venerable y Amado Maestro Rabolú.

En El Zóhar de Rabbí Simeón Ben Yojai están las explicaciones esotéricas de la Sagrada Toráh, cuya base es el Pacto de la Nueva Alianza (el

Arcano de la Magia Sexual en el Matrimonio), y la desintegración de "los Detalles" de nuestros defectos psicológicos, llamados en El Zóhar "los pequeños pecados que un hombre arrastra bajo el pie," y que "no los conoce y está en temor constante."

Estas mismas enseñanzas, con otras palabras de asombrosa y admirable similitud, nos fueron entregadas hace muchos años por nuestro Venerable y Amado Rabolú (el Profeta Elías reencarnado) en una cartita que nos escribió con fecha del "17 de Agosto de 1991", la que transcribimos a continuación:

"17 de agosto de 1991- 580A"

"Luis B. Palacio" "Encarnación, Paraguay"

"Paz Inverencial!"

"Para trabajar sobre el ego, le voy a dar una clave que sin duda alguna no le tendrá falla: Nosotros le ponemos cuidado a los agregados psicológicos grandes y a los pequeños, o sea los detalles que dependen de los egos, no le ponemos cuidado; y estos son tan peligrosos como los grandes."

"Diariamente trácese una disciplina en detallar cositas insignificantes que uno cree



que no es el ego y es el ego el que está manifestándose. Eso se llama pulir. Así se vá puliendo uno poco a poco, para poder entrar verdaderamente ya en el camino iniciático, definitivamente; que esos detalles que uno cree que no son nada, esto le impide el paso a uno."

"De modo, pues, que mi consejo es que se ponga como el soldado en época de guerra, vigilante como el soldado y verá que vá descubriendo el mismo ego manifestándose en cosas muy diminutas."

"Se le agradece la colaboración que envía a mi persona."

"Fraternalmente,"

"JOAQUIN AMORTEGUI VALBUENA.-"

"JAV/acb."

Es, por lo tanto, urgente y necesario, estar vigilando también "como el soldado en época de guerra" en pensamientos, sentimientos y acciones, diariamente, continuamente, a "los detalles" o defectos "pequeños" detallando "cositas insignificantes que uno cree que no es el ego y es el ego el que está manifestándose", porque "son tan peligrosos como los grandes" y pedirle inmediatamente con fuerza y con fe a

nuestra Madre Divina que nos saque y nos desintegre ese defecto psicológico por pequeño que sea.

Es maravilloso descubrir estas mismas enseñanzas en El Zóhar de Rabbí Simeón Ben Yojai transmitidas a Él por el Profeta Elías y transmitidas a su vez por su hijo el Rabbí Eleazar:

"Rabbí Eleazar discurrió aquí sobre el texto: ¿Por qué he de temer en los días de adversidad, cuando la iniquidad de mis acechadores me cercare?" (Salmos XLIV. 6.)

"Dijo: Hay tres clases que temen, y no saben a qué temen, como lo hemos asentado en otra parte. Una clase es el hombre que ha cometida pecados sin comprender que eran pecados, y por eso está atemorizado de "días de desdicha", es decir, días que están bajo la jurisdicción del mal instigador, a quien en ciertos días se le da autorización de apartar a todos aquellos que ensucian sus caminos. Pues quien entra en la senda de la contaminación es arrastrado por ella. Entonces a esos días se los llama "días de desdicha", que son asignados para el castigo de los pequeños pecados que un hombre arrastra bajo el pie, es decir, no los conoce y está en temor constante. Pero el Rey David siempre estaba en quardia contra estos

pecados y cuando salía a la batalla se examinaba [observaba] atentamente para ver si estaba libre de tales pecados, y por eso no temía ir a la guerra. Obsérvese ahora la diferencia en la conducta de cuatro reyes al ir a la guerra. David dijo: "que persiga yo a mis enemigos, y los atrape; y no regrese yo hasta que ellos estén deshechos." (Salmos XVIII. 38.)

"El se atrevía a hacer este ruego porque estaba en guardia contra esos pecados y, así, no daba a sus enemigos la posibilidad de prevalecer contra él. Por eso solamente rogó que pudiera perseguirlos continuamente y no temía que ellos lo persiguieran a él ni que sus pecados lo hicieran caer en manos de ellos. Asa estaba en gran temor porque a pesar de que se examinaba minuciosamente por todo pecado, no lo hacía con tanto cuidado como David. Por eso, su pedido fue que meramente pudiese perseguir a sus enemigos, no atraparlos, y que Dios por él los matara. Y así aconteció, como leemos: "Así el Señor golpeó a los etíopes ante Asa y ante Judá; y los etíopes huyeron. Y Asa y la gente que estaba con él. " (I Crónicas XIV, 11.12.)

"Mientras que con respecto a David está escrito: "Y David los golpeó desde la alborada

hasta el anochecer del día siguiente." (I Samuel XXX, 17.)

"Josafat, a su vez al rogar por ayuda, dijo: "Yo no soy capaz de perseguirlos ni de matarlos; pero déjame cantar tus alabanzas y mátalos tú". Así fue porque él no se examinaba a sí mismo ni siquiera en el grado en que lo hacía Asa. Y Dios hizo lo que él pidió, como está escrito: "Y cuando comenzaron a cantar y alabar, el Señor envió espías contra los hijos de Amon, Moab y del Monte Seír, que habían venido contra Judá; y ellos fueron golpeados" (II Crónicas XX, 22.) Finalmente, Ezeguías no se sintió capaz de cantar loas, ni de perseguir, ni de trabarse en guerra, por la razón de que temía a los antes mencionados pecados. Así, está escrito: "Y aconteció esa noche que el ángel del Señor salió y golpeó en el campamento de los asirios ciento ochenta y cinco mil; y he aquí que cuando los hombres se levantaron temprano a la mañana, vieron que todos los enemigos eran cadáveres" (II Reyes XIX, 35.) Es decir, Ezeguías estaba en su casa, en su cama, mientras Dios los mató. Ahora bien, si esos hombres justos tanto temían por causa de sus pecados, ¿cuánto mayor ha de ser el temor de otros hombres? De ahí que corresponde que un hombre esté en guardia contra esos



pecados y se examine atentamente con respecto a ellos para evitar que tengan sobre el dominio esos "días de desdicha" que son sin misericordia." (El Zóhar).

"Hay que seguir adelante, no hay que desmayar ni conformarse uno con lo que ha hecho sino hay que superar cada vez más, con mucha más fuerza, para que hayan mayores méritos." (Carta "035" del "5 De abril de 1990", que nos escribió nuestro V.M. Rabolú).

"En la "Muerte" se imagina que LA MADRE DIVINA con su lanza desintegra al Yo. Pedir así: "MADRE MÍA, SACA ESTE YO, DESINTÉGRALO." El Trabajo va creando una Fuerza permanente dentro de uno. Uno está en lo que está. DEJAR QUE LO CALUMNIEN QUE DESPUÉS CON HECHOS SE DEMUESTRA LO CONTRARIO. Y todo eso se devuelve contra los que calumniaron." (Enseñanzas de nuestro V.M. Rabolú en Bogotá, Colombia en el año de 1996).

Hay que pedir Fuerza a nuestro Padre interno y a nuestra Madre Divina Kundalini interior, y a las demás Jerarquías Superiores de la Logia Blanca. Mas no basta solamente pedirles Fuerza, sino que hay que aplicar esa misma fuerza tomando a cada instante la decisión para Morir místicamente, con la ayuda de Dios."

"Cuando la lucha es muy dura y no se siente la fuerza para pedir duro la Muerte, hay que pedir inmediatamente Fuerza al PADRE y a la MADRE DIVINA." (Enseñanzas de nuestro V.M. Rabolú en Bogotá, Colombia en el año de 1996).

Nuestro V.M. Rabolú es el Profeta Elías reencarnado.

En uno de los diálogos personales, íntimos, particulares, que tuvimos aquí en el mundo físico tridimensional con nuestro Venerable y Amado Maestro Rabolú, en el año de 1996, le dije:

"Maestro, Usted en el Astral me dijo que Su Real Ser es el Profeta Elías..."

Y el Maestro me respondió:

"Sí, así es, el Nombre de Mi Real Ser es el del Profeta Elías, pero no hablo de estas cosas públicamente..."

Varias veces nos confirmó el Maestro aquí en este Mundo Físico, Verbalmente, Personalmente, esta Verdad, la cual ya nos había anunciado en los Mundos Internos Superiores, en el Mundo Astral que el Nombre de Su Real Ser (Logoico) es el del Profeta Elías.

En una de las Cartas que nos escribió nuestro Venerable y Amado Maestro Rabolú, explicándome el significado de un encuentro con el Venerable Maestro Rabolú en la época del antiguo Egipto, en las dimensiones superiores, el Maestro nos dice:

"4.- Eso indica que a uno lo traicionan pero siempre tiene un bastón, un compañero que lo acompaña a uno para toda parte o nos acompañamos en esta lucha. No importan las traiciones."

"En cuanto a sus experiencias, eso está muy claro, que somos compañeros muy antiguos y que estamos escalando otra vez las posesiones que poseíamos en aquella época..." (Carta 1693 del 14 de diciembre de 1995).

"Un bastón" aquí significa "un bastón" de "apoyo", un Iniciado en quien apoyarse.

En el Midrash al Salmo 43, se anuncia el envío de "dos redentores": el Profeta Elías como un Nuevo Aharón y el Profeta Moisés como un Nuevo Moisés, cuya traducción directamente del Alemán

al Español, realizada por Apreciados Amigos y Hermanos de nuestra querida Comunidad, incluimos a continuación:

[MIDRASH] "SALMO XLIII":

"(I.) V. I. Dirígeme, oh Dios... V. 2. Pues Tú eres el Dios de mi Fortaleza. (Es decir): "Mi Fuerza y mi Canto es Yah" (Ex. 15, 2). Yo no soy así, sino incluso antes de que Tú me hayas redimido, te tributo Fuerza. Eso quieren decir las palabras: Pues Tú eres el Dios de mi Fortaleza, ¿por qué me has abandonado? Y no solo eso, sino: "El Eterno es mi Fuerza y mi Fortaleza" (Jerem. 16, 19). ¿Por qué tengo que ir caminando afligido bajo la opresión del enemigo? Tú has redimido a nuestros padres de la opresión de Egipto, con la que se les oprimía, como se dice: "También he visto yo la opresión" (Ex. 3, 9). – sin embargo, me consumía bajo la opresión del enemigo, ¿por qué tengo que ir caminando afligido? [¿]Y no enviaste Tú a aquella generación la salvación por medio de dos redentores [?], pues se dice: "Él envió a Moisés, Su Siervo, a Aharón, al cual Él eligió" (Sal. 105, 26), envía también a esta generación dos, acordes a aquellos, envía Tu Luz y Tu Verdad. Tu Luz es decir el Profeta Elías de la Casa de Aharon, del cual se dice: "Y cuando tú dispongas las Lámparas enfrente de la parte anterior del Candelero, deben de alumbrar las siete Lámparas" (Núm. 8, 2); y Tu Verdad es decir el Mesías, Hijo de David, del cual se dice:"



"Jurado ha El Eterno Fidelidad a David. no se retractará Él de ello" (Sal. 132, 11). Y así se dice: Mira, os envío al Profeta Elías" (Ml. 3, 23). Mira, este es el uno, y el segundo: "Mira allá, mi siervo, en el cual me apoyo" (Is., 42) [\*]. Por eso se dice: Envía Tu Luz y Tu Verdad, que ellas me acompañen, que me lleven a Tu sagrada Montaña v a Tus Moradas, así como se dice allí en la salida de Egipto: "Llévalos y plántalos en la Montaña de Tu propiedad etc." (Ex. 15, 17), así también irán en el futuro a Tu Montaña sagrada y a Tus Moradas, pues se dice V. 4: Iré al Altar de Dios. ¿Con qué debo venir a Tu Casa? "Con sacrificio, que yo te pago mis votos" (Sal. 66, 13). ¿Qué tengo que hacer? Agradecértelo. Y así hablo Asaph: "Nosotros, Tu pueblo y el rebaño de Tu pastizal, te queremos agradecer eternamente, narrando Tu Gloria de generación en generación" (das. 79, 13)." (Traducción al Español del Capítulo 43 del "Midrash Tehillim o Explicación Hagádica de los Salmos de acuerdo a la Edición en texto de Salomón Buber traducida por primera vez al Alemán y provista de notas e indicación de las fuentes por el Prof. Dr. Y Fil. Aug. Wünsche Primer Tomo Trier Sigmund Mayer 1892".)

[\*] "Here is Avdi [Moshiach, see Zech 3:8; Isa 52:13], whom I uphold;..." (Yeshayah 42: 1. "OJB".)

"... He aquí, yo traigo á mi siervo, el Pimpollo." (Zacarías 3: 8).

"... He aquí que mi siervo será prosperado, 13 será engrandecido y ensalzado, y será muy sublimado. Cómo 14 se pasmaron de ti muchos, en tanta manera fué desfigurado de los hombres su parecer; y su hermosura [Tiphéreth] más que la de los hijos de los hombres. Empero él rociará muchas gentes [con el rocío de la Toráh]: los reyes 15 cerrarán sobre él sus bocas; porque verán lo que nunca les fué contado, y entenderán lo que jamás habían oído." (Isaías 52: 13-15).

Pero... "¿Á quién se enseñará ciencia, ó á quién se hará entender doctrina? ¿Á los quitados de la leche? ¿á los arrancados de los pechos? Porque mandamiento tras mandamiento, mandato sobre mandato, rengión tras rengión, línea sobre línea, un poquito allí, otro poquito allá: Porque en lengua de tartamudos [así como Moisés], y en extraña lengua hablará á este pueblo. À los cuales él dijo: Éste es el reposo: dad reposo al cansado; y éste es el refrigerio: mas no quisieron oír. La palabra pues de YHVH les será mandamiento tras mandamiento, mandato sobre mandato, rengión tras rengión, línea sobre línea, un poquito allí, otro poquito allá; que vayan y caigan de espaldas, y sean quebrantados, y enlazados, y presos. Por tanto, varones



burladores, que estáis enseñoreados sobre este pueblo que está en Jerusalem, oíd la palabra de YHVH. Porque habéis dicho: Concierto tenemos hecho con la muerte, é hicimos acuerdo con la sepultura; cuando pasare el turbión del azote, no llegará á nosotros, pues que hemos puesto nuestra acogida en la mentira, y en la falsedad nos esconderemos: Por tanto, el Señor YHVH dice así: He aquí que Yo fundo en Sión una piedra, piedra de fortaleza, de esquina, de precio, de cimiento estable: el que creyere, no se apresure. Y ajustaré el juicio á cordel, y á nivel la justicia; y granizo barrerá la acogida de la mentira, y aguas arrollarán el escondrijo. Y será anulado vuestro concierto con la muerte, y vuestro acuerdo con el sepulcro no será firme: cuando pasare el turbión del azote, seréis de él hollados. Luego que comenzare á pasar, él os arrebatará; porque de mañana de mañana pasará, de día y de noche; y será que el espanto solamente haga entender lo oído. Porque la cama es tan angosta que no basta, y la cubierta estrecha para recoger. Porque YHVH se levantará como en el monte Perasim, como en el valle de Gabaón se enojará; para hacer su obra, su extraña obra, y para hacer su operación, su extraña operación. Ahora pues, no os burléis, porque no se aprieten más vuestras ataduras: porque consumación y acabamiento sobre toda la tierra he oído del Señor YHVH de los ejércitos. Estad atentos, y oíd mi voz; estad atentos, y oíd mi dicho." (Isaías 28: 1-23).

"... Y en aquel tiempo los sordos oirán las palabras del libro, y los ojos de los ciegos verán en medio de la oscuridad y de las tinieblas. Entonces los humildes crecerán en alegría en YHVH, y los pobres de los hombres se gozarán en el Santo de Israel. Porque el violento será acabado, y el escarnecedor será consumido: serán talados todos los que madrugaban á la iniquidad. Los que hacían pecar al hombre en palabra; los que armaban lazo al que reprendía en la puerta, y torcieron lo justo en vanidad. Por tanto, YHVH que redimió á Abraham, dice así á la casa de Jacob: No será ahora confundido Jacob, ni su rostro se pondrá pálido; Porque verá á sus hijos, obra de mis manos en medio de sí, que santificarán Mi Nombre; y santificarán al Santo de Jacob, y temerán al Dios de Israel. Y los errados de espíritu aprenderán inteligencia, y los murmuradores aprenderán doctrina." (Isaías 29: 18-24).

La Profecía de Isaías 42: 1, 52: 13, Zacarías 3: 8, se cumplió en nuestro Señor Jesús El Cristo, siendo Su Precursor Juan el Bautista o el Profeta Elías reencarnado. Mas se vuelve a cumplir "en la última generación" de este "final de los tiempos".

El Gran Rabino y Kabalista de la Edad Media, Isaac Luria, Interpretando y Explicando la Profecía de "Shilóh", y aplicándola a Moisés, dice:

("Se ha referido claramente en El Zóhar..., Ra'aya Mehemna..., y en el Tikunim...., que Shilóh es numéricamente igual a Moshéh, por lo cual es Mashiah Ben David (El Mesías Hijo de David)... Ahora, con relación al Mesías Hijo de David, está escrito, "He aquí, mi siervo será lluminado, él será exaltado y exaltado, y será elevado inmensamente" (Isaías 52, 13). Él será "exaltado" más que Abraham, "exaltado" más que Isaac, "elevado" más que Jacob e "inmensamente" más que Moisés. Esta es la explicación, el Mesías Hijo de David merecerá la Neshamah de la Neshamah, la cual Moisés no mereció recibirla antes."

Como explicamos antes, nuestro Venerable Maestro Rabolú nos dijo en varias ocasiones que todo Maestro tiene Dos Nombres: El Nombre del Íntimo que es el Ser, y el Nombre del Real Ser. Nos confirmó que el Nombre de Su Íntimo es el Maestro Rabolú y que el Nombre de Su Real Ser (Logoico) es el del Profeta Elías que es el Maestro del Bodhisattwa del Profeta Moisés reencarnado "en la última generación".

Isaac Luria explica en "Sefer haLikutim" que:

"... cuando el Profeta Elías venga será el Maestro de Moisés."

Isaac Luria (Isaac ben Solomon Luria) nació en Jerusalem en el año de 1534. Murió en el año de 1572 en Safed. Es llamado "El Ari" que significa "El León". Sus enseñanzas están fundamentadas en los estudios del Zóhar de Rabbí Simeón Ben Yojai y en las revelaciones que recibió del Profeta Elías.

El Profeta Elías reencarnado en nuestro V.M. Rabolú es el Nuevo Aharón el Sacerdote reencarnado, que Interpretando las Cartas de su discípulo "leproso", lo presenta por medio de las mismas a la "Comunidad" que ha sido llamada a convertirse en el Pueblo de Israel de la parte Espiritual.

Aharón el Sacerdote realizó el rito expiatorio sobre la cabeza de la víctima propiciatoria de Azazel (Azazel es el Rey Salomón, así lo enseña nuestro V.M. Samael Aun Weor), pronunciando y cargando sobre él, todos sus pecados y los pecados del "Pueblo de Israel" y expulsándolo después al desierto...

"Azazel es un Egrégor que prestó grandes servicios a la humanidad."

"Azazel fue el Rey Salomón. El Bodhisattva de Azazel está caído actualmente; pero es lógico que en un futuro próximo, ese Bodhisattva se levantará del barro de la tierra." (De "El Mensaje de Acuario" por nuestro V.M. Samael Aun Weor).

"Las características que Jacob atribuye a Shilóh corresponden muy bien al carácter de Salomón..." ("El Mesías Samaritano.")

La profecía de Jacob, sobre Shilóh, de Génesis 49: 10, que dice "Hasta que venga Shilóh", es interpretada en textos Samaritanos, como:

"... hasta que Shilóh (Salomón) se levantará,..." (De "Fragmentos de un Tárgum Samaritano".)

El Gran Rabbí Simeón Ben Yojai dice en El Zóhar que Shilóh es Moisés:"...

"Hasta que viene **Shilóh:** este es **Moisés**, siendo el valor numérico de los nombres Shilóh y Moisés el mismo..." (Simeón Ben Yojai, El Zohar, Volumen I, Sección "Bereschit"). "... el valor numérico de los nombres Shilóh (Schylóh) y Moisés (Moshéh, es) el mismo..." (Simeón Ben Yojai, El Zóhar, Volumen I).

Aharón el Sacerdote presentó a su "Hermano" Moisés ante el Pueblo de Israel, en el antiguo "Egipto" de los "Faraones"... Y fue su Intérprete... Mas ahora todo se vuelve a repetir por Ley de Recurrencia, más sus consecuencias:

En el año de 1983 nuestro Venerable y Amado Maestro Rabolú, en una entrevista, dijo: "... Miren, estamos viviendo la época de Moisés...",

En el año de 1996 nuestro Venerable y Amado Maestro Rabolú nos dijo personalmente:

Nuestro Venerable y Amado Maestro Rabolú personalmente, verbalmente, físicamente, en Bogotá, Colombia en el mes de Febrero 1996, nos dijo:

"¡Estamos en los Tiempos de Moisés! ¡Moisés es un Profeta que en otra época se había Liberado! ¡Se repite ahora todo igualito! ¡Solo cambian los personajes!" (V.M. Rabolú).

"Porque, en el futuro Moshe (Moisés) mismo se reencarnará y vendrá en la última generación, como está dicho, "Tú morirás con tus padres y te levantarás." Sin embargo, en la generación final, el "Dor HaMidbar" ("La Generación del Desierto") también estará retornando con el "Erev Rav" ("La Multitud Mezclada"), y esto es lo que el posuk (la sentencia) también dice, "esta gente se levantará". Por lo tanto, no hay una sola generación en la cual Moshe (Moisés) Rabbeinu (nuestro Rabino) no vuelva "b'sod," "El Sol sale y el Sol se oculta" (Eclesiastés 1:5) y, "una generación va y otra viene " (Eclesiastés 1:4), para rectificar esa generación. Así, la Generación del Desierto junto con El "Erev Rav" retornan en la generación final, "como en los días de la salida de Egipto " (Michah 7:15) [\*]. También, Moshe (Moisés) se Levantará entre ellos puesto que todos ellos son del "Sod" (Secreto) de Da'as (Dáath): Moshe, la Generación del Desierto, y el "Erev Rav" ("La Multitud Mezclada"), como hemos explicado en Parashas Shemos." (Enseñanzas de Isaac Luria).

"... En el "Final de los Días" en la generación del Mesías, Moisés Retornará (se Reencarnará) para enseñar Toráh a Israel [al Pueblo Gnóstico del Israel Espiritual], y estará todavía incircunciso de labios. Sin embargo, Eliyahu [el Profeta Elías] quien será "chai" [o que estará Vivo, es decir, Redivivo o Reencarnado] será su intérprete, y este es el secreto (sod) del "posuk", "Pinjas el hijo de Eleazar el hijo de Aharón HaKohen [el Sacerdote]." (Enseñanzas de Isaac Luria).

"Pinjas, el hijo de Eleazar, el hijo de Aharón el Sacerdote." Pinjas, quien se reencarnó como Eliyahu (Elías) el Profeta, será para el Mesías como Aharón lo fue para Moisés." (Enseñanzas de Isaac Luria).

[\*] "Apacienta tu pueblo con tu cayado, el rebaño de tu heredad, que mora solo en la montaña, en medio del Carmelo: pazcan en Basán y Galaad, como en el tiempo pasado. Yo les mostraré maravillas como el día que saliste de Egipto. Las gentes verán, y se avergonzarán de todas sus valentías; pondrán la mano sobre su boca, ensordecerán sus oídos. Lamerán el polvo como

la culebra; como las serpientes de la tierra, temblarán en sus encierros: despavorirse han de YHVH nuestro Dios, y temerán de ti. ¿Qué Dios como Tú, que perdonas la maldad, y olvidas el pecado del resto de su heredad? No retuvo para siempre su enojo, porque es amador de misericordia. Él tornará, él tendrá misericordia de nosotros; él sujetará nuestras iniquidades, y echará en los profundos de la mar todos nuestros pecados." (Miqueas 7: 13-20).

Isaac Luria explica que estos últimos versículos se refieren a la Expiación de Azazel.

Y las palabras "como en el tiempo pasado. Yo les mostraré maravillas como el día que saliste de Egipto", se refieren a Moisés.

"Y aquel macho cabrío [para Azazel] Ilevará sobre sí todas las iniquidades de ellos a tierra inhabitada; y dejará ir el macho cabrío por el desierto." (Levítico, 16: 20-22).

"... Con todo eso YHVH quiso quebrantarlo, sujetándole á padecimiento. Cuando hubiere puesto su vida en expiación por el pecado, verá linaje, vivirá por largos días, y la voluntad de YHVH será en su mano prosperada. Del trabajo de su alma verá y será saciado; con su conocimiento justificará mi siervo justo á muchos, y él llevará las iniquidades de ellos..."

(**Isaías** 53: 10-11) "... y fue contado con los pecadores, **habiendo él llevado el pecado de muchos**, y orado por los transgresores..." (**Isaías** 53: 12).

Las mismas palabras aplicadas a Azazel en el Libro del Levítico, Capítulo 16, son aplicadas al Siervo de Isaías, en Isaías, Capítulo 53...

"Azazel" contiene las palabras "Azaz" que significa "Fuerte", y "Él", que significa "Dios". "Azazel" significa literalmente, por lo tanto, "Dios Fuerte".

En la "Epístola de Bernabé" (atribuida por Clemente de Alejandría al Apóstol Bernabé, uno de los Setenta Discípulos y compañero del Apóstol Pablo en su Misión), se le identifica al Macho Cabrío de Azazel, con Nuestro Señor Jesús El Cristo:

"... 6. Atended a lo que ordenó: Tomad dos machos cabríos hermosos y semejantes y ofrecedlos. El sacerdote tome uno para un holocausto por los pecados. ¿Qué harán con el otro? El otro –dice- es maldecido. Atended cómo se manifiesta la figura de Jesús. Escupidle todos, fustigadlo y colocad la lana roja alrededor de su cabeza; y así, sea echado al desierto. Y cuando se ha realizado esto, el portador del macho cabrío lo conduce al desierto, le quita la lana y lo coloca sobre una zarza, cuyos brotes solemos comer cuando los encontramos en el campo. Así, los

frutos de esta única zarza son dulces. ¿Qué significa esto? Atended: Uno es para el altar y el otro es maldecido; y el maldecido es coronado. Porque en aquel día le verán con el manto rojo sobre su carne y dirán: ¿No es este el que nosotros crucificamos después de haberlo despreciado, fustigado y escupido? Verdaderamente era éste el que entonces decía que él era el Hijo de Dios. ¿Cómo resulta ser igual a aquél? Por ello se dijo que los machos cabríos eran hermosos, semejantes e iguales, para que, cuando lo vean venir, se turben por la semejanza del macho cabrío. He aquí, pues, la figura de Jesús que tenía que sufrir..."

Azazel o el Rey Salomón es la Semejanza de nuestro Señor Jesús El Cristo, y Su Espíritu Santo, el "Otro Consolador", "Menahem"...

"... Como dice Aben Ezra [Abraham ben Meir ibn Ezra, Aben Ezra o Esra]: "Si eres capaz de comprender el misterio de Azazel, aprenderás el misterio de Su [de Dios] nombre, pues tiene asociados similares en las Escrituras. Te diré por alusión una parte del misterio; cuando tengas treinta y tres años de edad me comprenderás". (Palabras citadas por H.P. Blavatsky en la nota 37 del Volumen II de "La Doctrina Secreta".)

"... Azazel es un misterio, según se explica en otra parte, y así lo expresa Maimónides. Hay un

misterio impenetrable en el relato concerniente a Azazel..." (H.P. Blavatsky, Volumen III, "Estancia XII" de "La Doctrina Secreta".)

Si se comprende el significado esotérico de por qué Jacob al ser "vestido" por Su Madre Rebeca con la "Piel" de Esaú, y haber sido identificado por Su Padre Isaac como si Jacob fuera realmente Esaú, se entendería entonces el Misterio de Azazel: Jacob Yacob, "Yov" o "Job", "vestido" con la "Piel" de Esaú, recibiendo la Herencia del Primogénito habiendo realizado en Él y dentro de Él la Expiación de Azazel.



#### "Rabbí Shimon Ben Yojai dijo:"

"... Vengan y vean: el Santísimo, Bendito sea Él, creó el mundo usando la Toráh. Y esto fue explicado en el versículo: "Entonces Yo [Jojmáh, la Sabiduría] estaba junto a Él como un artífice y era diariamente toda Su delicia." (Mishlei [Proverbios] 8:30).

En "Etz Chayyim" ("El Árbol de la Vida"), "Gate VII, 3", Isaac Luria explica que la Sephiráh Kether es Masculina y Femenina, la Sephiráh Jojmáh también es Masculina y Femenina, asimismo que la Sephiráh Bináh es Masculina y Femenina.

La forma del Kabalístico Árbol de la Vida, tiene Diez (10) "Sephiróth", "Vasijas" o "Esferas".

"Sephiráh" literalmente significa "Contar" o "Numerar" y "Comunicar".

Esotéricamente "Sephiráh" es "la Luz Divina", "Shekináh" (cuya pronunciación es Shejináh), "Nuestra Señora el Espíritu Santo", nuestra Madre Divina Kundalini, la Divina Madre de las "Sephiróth" o Sus "Emanaciones Luminosas".

"Sephiráh" es el singular femenino de "Sephiróth".

En su debido orden, las Diez "Vasijas" o Sephiróth, son:

1: Kether (Corona). 2: Jojmáh (Sabiduría). 3: Bináh (Entendimiento, Inteligencia). 4: Jésed (Gracia, Misericordia), o Gueduláh (Magnificencia). 5: Guevuráh (Poder, Fuerza, Rigor, o Pájad Temor). 6: Tiphéreth (Belleza, Hermosura, Gloria). 7: Nétzah (Victoria). 8: Hod (Esplendor, Majestad, Honor). 9: Yesod (Fundamento). 10: Maljuth (Reino). Hay una Sephiráh oculta llamada "Daath" (Ciencia, Gnosis), que aunque no suele aparecer en las ilustraciones del Árbol de la Vida, se halla localizada después de las Sephiróth Kether, Jojmáh y Bináh, y en la Columna Central del Árbol de la Vida.

La Sephiráh más elevada y la primera es Kéther (Corona), el Padre.

En las Sagradas Escrituras las Sephiróth Jojmáh (Sabiduría) y Bináh (Inteligencia, Entendimiento), y la Sephiráh oculta Dáat (Ciencia, Conocimiento, Gnosis), aparecen como Instrumentos de Dios, en la Obra de la Creación:

"YHVH con sabiduría [Jojmáh] fundó la tierra; Afirmó los cielos con inteligencia [Bináh]. Con su ciencia [Dáat] los abismos fueron divididos, Y destilan rocío los cielos." (Proverbios 3: 19). Las otras Sephiróth (Jésed, Guevuráh, Tiphéreth, Nétzah, Hod, Yesod y Maljuth) son nombradas en las palabras del Rey David del Libro Primero de "Crónicas", en los siguientes versículos:

"Bendito seas Tú, oh YHVH, Dios de Israel nuestro Padre, desde el siglo y hasta el siglo. Tuya es, oh YHVH, la magnificencia [Jésed] y el poder [Guevuráh], la gloria [Tiphéreth], la victoria [Nétzah] y el honor [Hod]; porque todas [Kol=Yesod] las cosas que están en los cielos y en la tierra son tuyas. Tuyo, oh YHVH, es el reino [Maljuth], y Tú eres excelso sobre todos. Las riquezas y la gloria proceden de Ti, y Tú dominas sobre todo; en Tu mano está la fuerza y el poder, y en Tu mano el hacer grande y el dar poder a todos. Ahora pues, Dios nuestro, nosotros alabamos y loamos Tu Glorioso Nombre." (1 Crónicas, 29: 10-14).

El Rey Salomón en el Libro de los Proverbios se refiere a la Sabiduría de la Toráh y al Árbol de Vida en los siguientes versículos:

"Bienaventurado el hombre que halla la sabiduría [Jojmáh], Y que obtiene la inteligencia [Bináh]; Porque su ganancia es mejor que la ganancia de la plata, Y sus frutos más que el oro fino. Más preciosa es [la Toráh] que las piedras preciosas; Y todo lo

que puedes desear, no se puede comparar a ella. Largura de días está en su mano derecha [Jésed]; En su izquierda [Guevuráh], riquezas y honra. Sus caminos son caminos deleitosos, Y todas sus veredas paz. Ella es árbol de vida a los que de ella echan mano, Y bienaventurados son los que la retienen. YHVH con sabiduría [Jojmáh] fundó la tierra [Maljuth]; Afirmó los cielos [Tiphéreth] con inteligencia [Bináh]. Con su ciencia [Dáat] los abismos fueron divididos, Y destilan rocío los cielos." (Proverbios 3: 13-21).





La "Hermana" de Moisés, que es asimismo la "Hermana" del Rey Salomón (Shilóh), no se refiere a una hermana en el sentido literal de la palabra, sino a Su Novia-Esposa y Bien Amada Espiritual, el Buddhi, la Walkiria, la Shejináh, en Sus Dos Aspectos de Leáh y de Rajel.

En otro significado, la "Hermana" es la Espiritual "Comunidad de Israel".

- 1 ¿NO clama la Sabiduría [Jojmáh], Y da Su voz la Inteligencia [Bináh]?
- 2 En los altos cerros, junto al camino, a las encrucijadas de las veredas [la Toráh develada, personificada en Rajel] se para;
- 3 En el lugar de las puertas, á la entrada de la ciudad, A la entrada de las puertas da voces:
- 4 Oh hombres, á vosotros clamo; Y Mi voz [la Voz de la Toráh] es á los Hijos de los Hombres [los Iniciados]. (Proverbios 8: 1-4).

"Y la Hermana de él [de Moisés] estaba lejos [Éxodo, 2:4]. ¿La Hermana de quién? La Hermana de Aquel [el Rey Salomón] que llama a la Comunidad de Israel "Hermana Mía", en el versículo "¡Ábreme, Hermana mía, mi amor!" [Que se refiere también a Su Bien Amada Novia y Esposa Espiritual la Sagrada Shejináh Leáh-Rajel] (Cantar

de los Cantares V, 2.), "Lejos de", como está escrito: "Desde lejos el Señor se me apareció" (Jeremías XXXI, 2.), de lo cual resulta evidente que a todos los justos [las personas Castas, que no fornican, que no adulteran] los conocen todos en esas regiones elevadas antes de que sus almas desciendan a este mundo. Cuanto más, entonces, Moisés. También hemos aprendido de esto que las almas de los justos emanan de una región superior, como ya lo asentamos. Pero con esto también se conecta una lección esotérica, o sea, que el alma tiene un Padre y una Madre [íntimos, individuales, divinales, particulares, dentro de cada Ser], como el cuerpo tiene un padre y una madre en este mundo. En realidad, todas las cosas arriba y abajo provienen de Varón y Hembra [nuestro Padre-Madre interior, individual, espiritual], como ya lo inferimos de las palabras "Que la tierra produzca un alma viviente" (Génesis I, 14). "La tierra" simboliza la Comunidad de Israel. [En otro significado, "la Tierra" es la Sagrada Shejináh, la Madre Divina Bináh en un Aspecto, y la Eva Celestial o Alma Espiritual, la Eternamente Amada, el Buddhi, la Walkiria, en otro Aspecto] "Un alma viviente" simboliza al alma del primero, del Hombre superior [el Adam Espiritual], como ya se explicó. Entonces vino a él Rabbí Abba,

lo besó y dijo: Verdaderamente hablaste bien. En efecto, es así. Bendito es Moisés, el Pastor fiel, más fiel que todos los otros profetas del mundo [el Fiel y humilde servidor de nuestro Señor Jesús El Cristo que es el Hijo Unigénito del Padre Celestial Absoluto]. Aun hay otra interpretación de "y su Hermana estaba lejos", según la cual interpretación esto simboliza la "Sabiduría" [Jojmáh], "di a la Sabiduría, tú eres mi Hermana." (Proverbios VIII, 4.) (El Zóhar).

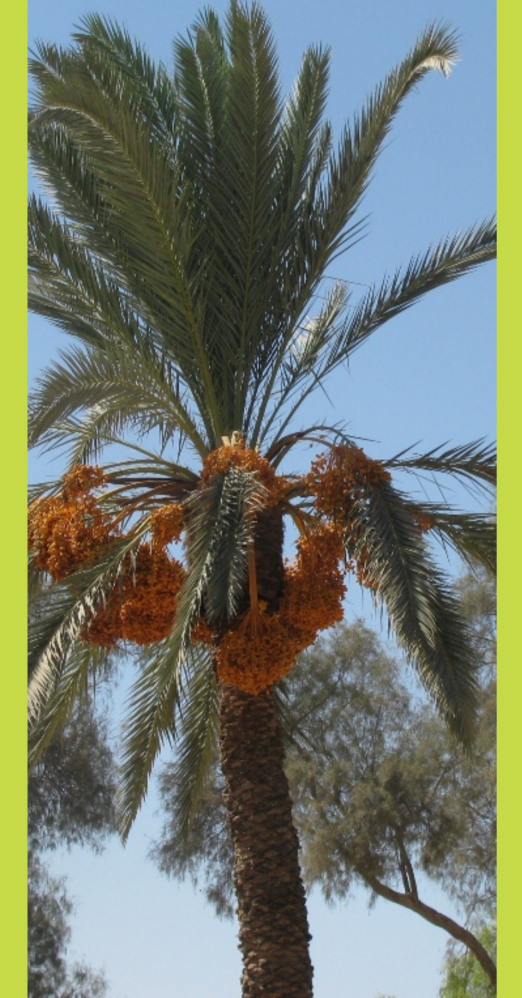
La "Hermana" es la Sagrada Shejináh, indicada por la Letra "D" (Dalet) de la palabra "EjaD" (Uno, Unidad). Las letras iniciales "Ej" (Aleph Jet ) o "Aj", significan "Hermano". La palabra completa "EjaD", es el Misterio de la Unión Mística, Espiritual del "Hermano" y de la "Hermana" o el Alma Humana o Tiphéreth y el Alma Espiritual o Guevuráh, llamada también "Maljút".

"Y Ejád se refiere al que dijo: Abrete a mí, hermana mía, amor mío (Cantar de Cantares, 5:2), a saber: Zeir Anpín. Y la letra dalet de la palabra Ejád es el nudo de las filacterias de la cabeza, la cual tiene la forma de la letra dalet, porque Maljút está unida a ellas. Y el secreto fue dado a los sabios, para que no lo revelaran. El Rabino Shimón guardó silencio. El lloró, luego rió y dijo: Yo diré el secreto, pues ésta es ciertamente la Voluntad

Celestial, porque no habrá una generación como ésta hasta que venga el Rey Mesías ["hasta que venga Shilóh", (Génesis, 49:10) que es Salomón o Moisés, Zeir Anpín], en la cual se concederá permiso para revelarlo." ("Sepher haZóhar", "Parashát Pinjas", "Tomo I").







En una vivencia Astral vi al Rabbí Simeón Ben Yojai como un Anciano Venerable con su larga cabellera blanca y su larga barba blanca, que me habló y me dijo, parado frente a mí:

"... quien Estudie Mi ZOHAR Yo estaré dentro de él".

En la intimidad de su hogar quien se dedique a estudiar y a practicar correctamente las enseñanzas del Zóhar del Gran Rabino Iluminado Simeón Ben Yojai ese hogar se convierte en Sinagoga y Casa de Estudios de la Sagrada Toráh.

5 Entended, simples, discreción; Y vosotros, locos, entrad en cordura.

6 Oíd, porque hablaré cosas excelentes; Y abriré mis labios para cosas rectas.

7 Porque mi boca hablará verdad, Y la impiedad abominan mis labios.

8 En justicia son todas las razones de mi boca; No hay en ellas cosa perversa ni torcida.

9 Todas ellas son rectas al que entiende, Y razonables á los que han hallado conocimiento [Daath, Gnosis].

10 Recibid mi enseñanza, y no plata; Y ciencia [Daath] antes que el oro escogido.

11 Porque mejor es la sabiduría [Jojmáh] que las piedras preciosas ["más preciosa que rubíes es la Toráh"];

Y todas las cosas que se pueden desear, no son de comparar con ella.

- 12 Yo, la sabiduría [Jojmáh], habito con la discreción, Y hallo la ciencia de los consejos.
- 13 El temor de YHVH es aborrecer el mal [el Temor de Dios es el Temor a pecar]; La soberbia y la arrogancia, y el mal camino Y la boca perversa, aborrezco.
- 14 Conmigo está el consejo y el ser; Yo soy la inteligencia [Bináh]; mía es la fortaleza [Guevuráh].
- 15 Por mí reinan los reyes, Y los príncipes determinan justicia. Nada hay que, en este mundo por venir, ennoblezca a un hombre tanto como la Toráh, acerca de lo cual está escrito "Por mi reinan los reyes y los príncipes decretan la justicia"
- 16 Por mí dominan los príncipes, Y todos los gobernadores juzgan la tierra.
- 17 Yo amo á los que me aman; Y me hallan los que madrugando me buscan. (*Proverbios 8: 5-17*).

Los estudiantes casados de la Sagrada Toráh se levantan a la medianoche para prepararse para practicar, después de la medianoche, el Arcano del Pacto de la Nueva Alianza, que es la unión sexual sin fornicación entre un hombre y una mujer unidos en matrimonio, para transmutar sus energías creadoras sexuales de acuerdo a los cánones y reglas de la Santa Alquimia Sexual o Tantrismo Blanco, el "Maithuna", la Magia Sexual Blanca.

"Pobres de aquellos que duermen con ojos estrechamente cerrados y no conocen o no quieren conocer lo que les ocurrirá en el Día del Juicio cuando se les pedirá cuenta de sus actos; cuando el cuerpo está manchado, y el alma planea sobre la faz del éter transparente, ya hacia arriba y ya hacia abajo, y si las puertas celestiales no están abiertas [por no estar muriendo místicamente a los propios defectos psicológicos "de instante en instante, de momento en momento" en pensamientos, sentimientos y acciones, durante toda la vida] es sacudida como una piedra de la honda. ¡Pobres de ellos! ¿Quién intercederá por ellos? Pues no serán admitidos para este gozo; entre las deliciosas habitaciones de los justos faltarán sus lugares, serán librados a las manos del Ángel Duma, descenderán y no ascenderán. Sobre

ellos está escrito: "Como la nube desaparece y pasa, así el que desciende al sepulcro no subirá." (Job VII, 9.)

"En ese momento una llama brota del lado del Septentrión y se expande por las cuatro direcciones del mundo, y baja y penetra entre las alas del gallo, que con esto es despertado y comienza a cantar. Pero ninguno es agitado, salvo los piadosos que se levantan y permanecen despiertos y estudian la Toráh; y entonces el Santo, Bendito Sea, y todos los justos en el Jardín de Edén escuchan sus voces, como está escrito: "¡Oh, tú, que habitas en los huertos, los compañeros escuchan tu voz; házmela oír a mí!" (Cantar de los Cantares VIII, 13.) (El Zóhar).

"... A medianoche, cuando el gallo canta sopla un viento del Norte, pero al mismo tiempo sale una corriente del Sur y golpea en contra, y la aquieta."

"Entonces el Santo, Bendito Sea, aparece para tratar con los justos en el Jardín del Edén."

"Feliz la suerte del hombre que a esa hora se levanta para estudiar la Torá, pues el Santo, Bendito Sea, y todos los justos escuchan su voz; pues así está escrito: "Oh Tú que habitas en los huertos, los compañeros escuchan tu voz; házmela oír a mí" (Cantar de los Cantares VIII, 13.) Dios tiende en torno de él un cierto hilo de gracia que le asegura la protección de los ángeles superiores y de los inferiores, como está escrito: "De día el Señor mandará su gracia, y de noche yo entonaré su canto." (Salmos XLII, 9.) (El Zóhar).

"Rabbí Abba iba de viaje desde Tiberíades para encontrarse con otros estudiosos en la casa de su suegro. Lo acompañaba su hijo R. Jacob. Cuando hubieron llegado a Kfar Parsha, decidieron pasar allí la noche."

"R. Abba dijo a su anfitrión: ¿Tienes aquí un gallo?"

"Le preguntó el anfitrión: ¿Por qué?"

"Porque, dijo, quiero levantarme precisamente a medianoche. Le contestó que no necesitaba para ello un gallo."

"Yo tengo –agregó- un reloj de agua junto a mi cama y del cual el agua sale gota a gota hasta exactamente a medianoche. Cuando toda el agua se ha vaciado y la rueda gira para atrás, produce un fuerte ruido que despierta a toda la casa. Lo hice en consideración a cierto anciano que

acostumbraba siempre levantarse a medianoche para estudiar la Torá."

"R. Abba dijo: Bendito sea Dios por haberme mandado aquí."

"A medianoche la rueda del reloj de agua osciló para atrás, y R. Abba y R. Jacob se levantaron. Oyeron la voz de su anfitrión, que estaba sentado en la parte inferior de la casa con sus dos hijos y decía:"

"Está escrito: "Medianoche me levantaré para agradecerte por tus juicios rectos". (Salmos CXIX, 62). Como está omitida la palabra "a" podemos tomar "Medianoche" como una invocación del Santo, Bendito Sea, que, así dirige David porque El se encuentra con su comitiva a medianoche, por ser esa la hora en que El entra en el Jardín de Edén para conversar con los justos." (El Zóhar).

"Rabbí Eleazar y Rabbí Yose estaban una noche sentados estudiando la Toráh. Cuando llegó la medianoche, el gallo cacareó y así ellos pronunciaron la bendición: Bendito eres, oh Dios nuestro, Rey del universo que diste al gallo entendimiento para discernir entre el día y la noche..." (El Zóhar).

"Y los que me buscan (meshajrai) me encontrarán", es decir, aquellos que de la

negrura del amanecer preparan una luz..." (El Zóhar).



"El Cristo es el Cristo, es el INRI, es el ABRAXAS de los antiguos Gnósticos, es el FUEGO DEVORADOR del Universo, es la SIGNATURA ASTRAL del Fuego, es el Fuego del Fuego, es la Llama de la Llama; no es efecto de ninguna causa; es lo que es, lo que siempre ha sido y lo que siempre será; es la vida que palpita en cada átomo como palpita en cada Sol." (V.M. Samael Aun Weor).

\*\*\*

"Existe también en ese viejo Egipto elemental, el "Gallo" o "GAIO", con su "I.A.O". Este es un Dios elemental de la naturaleza, que asume la figura del "gallo", y si el discípulo desea despertar su Kundalini, puede rogarle a ese Dios elemental de la naturaleza, y recibirá ayuda, pues este Maestro elemental es profundo en la sabiduría de la serpiente."

"El gallo no podía faltar en la pasión del Señor; él es el símbolo de la fuerza sexual. El "gallo" de la pasión es sagrado." (V.M. Samael Aun Weor).

\*\*\*

"... Recordad amado lector la sagrada joya con su I.A.O. En el GAIO está oculto el I.A.O. Trabajad con el I.A.O."

"El Sacerdote, el Maestro de toda Logia, el discípulo de yoga, todos, todos, lograrán Nacer, lograrán conservar su verdadera castidad, si practican Magia Sexual."

"Bendito sea el I.A.O., bendita sea la Magia Sexual, bendito el Matrimonio Perfecto. En la Magia Sexual se halla la síntesis de todas las religiones, escuelas, órdenes y yogas. Todo sistema de Auto-Realización sin la Magia Sexual, está incompleto. Y por lo tanto no sirve."

"Cristo y la Magia Sexual constituyen la Suprema Síntesis, práctica de todas las religiones." (Del "Capítulo IX GAIO", del "Matrimonio Perfecto" de nuestro V.M. Samael Aun Weor).

\*\*\*

"No se podría llegar a la Resurrección del Cristo Intimo en nosotros, sin haber pasado previamente por las tres purificaciones a base de Hierro y Fuego."

"Tres veces canta el Gallo, que es el mercurio de la filosofía secreta,"

porque eso representa el Gallo, el GAIO o IAO. "Y antes de que cante el Gallo por tercera vez me habrás negado tres veces" porque tres veces tiene que bajar el Iniciado a los Mundos Infiernos, a trabajar con el Fuego y el Agua. Son TRES

purificaciones a base de Hierro y Fuego; por eso los TRES clavos de la Cruz; ¡por eso el INRI sobre la Cruz!"

"¡IGNE NATURA RENOVATUR INTEGRA! EI Fuego renueva incesantemente la Naturaleza." (V.M. Samael Aun Weor).

\*\*\*

"(La Luz de las Luces nos salva íntimamente cuando trabajamos en la Gran Obra.)"

"(Ellos, los tenebrosos, descienden a las tinieblas del no Ser y se reducen a polvareda cósmica.)"

"(María, Marah, Isis, Adonía, Tonantzin, es la Divina Madre Kundalini, la Mujer Serpiente.)"

"(Pedro debe negar al Cristo tres veces, escrito está: "Antes que cante el gallo, me negarás tres veces".)"

"(Estas son las tres purificaciones a base de hierro y fuego antes de la Resurrección del Cristo Intimo en nosotros.)"

"(Tres veces debe descender Pedro al Abismo para trabajar entre las tinieblas.)"

"(El gallo es GAIO, IAO, El Mercurio de la Filosofía Secreta.)"

"(El triunfo de GAIO es el éxito del Mercurio Azufrado, la Resurrección del Señor.)" (V.M. Samael Aun Weor).

\*\*\*

Para los verdaderos estudiantes esoteristas del Zóhar, el Canto del Gallo a la medianoche es el llamado a levantarse para realizar la práctica del Arcano de la Magia Sexual Blanca entre un hombre y una mujer en "el matrimonio y el lecho sin mancilla", para lograr espiritualmente la Unión del Alma Humana o Tiphéreth que es Masculina, con la Sagrada Shejináh o el Alma Espiritual que es Femenina.

La Sexo-Yoga, Tantrismo Blanco o "Maithuna" es el Segundo de "Los Tres Factores de la Revolución de la Conciencia".





La Shejináh es el Aspecto Femenino de Dios.

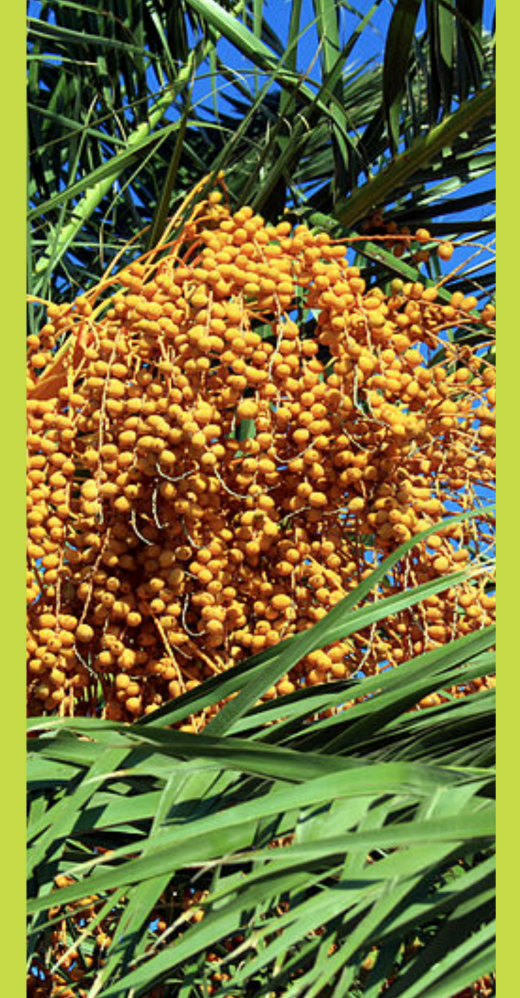
La Sagrada Shejináh es nuestra Madre Divina Kundalini íntima, interior, individual, particular, dentro de cada Ser. Mas es también, en otro Aspecto, el Alma Espiritual, el Buddhi o Guevuráh, la Eterna Bien Amada del Alma Humana o Tiphéreth.

"... Así como un padre está preparado para recibir a sus hijos pródigos y tenerles misericordia, así el Santo llama, de mañana y de noche, a Sus hijos, diciendo: "¡Venid!" Feliz es el pueblo santo [el Pueblo de Castidad] cuyo Señor lo busca y lo llama que venga a Él. A causa de este honor y favor el pueblo santo debe unirse y venir a la Sinagoga [a la casa de Estudios de la Sagrada Toráh], Y el que viene primero se une en un vínculo con la Shejináh. En verdad, bendito aquel que se encuentra primero en la Sinagoga, porque se halla en el grado del "Justo", junto con la Shejináh. Este es el sentido intrínseco de las palabras "Los que me buscan temprano me encontrarán" (Proverbios VIII, 17). Efectivamente alcanza un grado elevado. Pero se puede objetar que se nos ha enseñado que cuando el Santo, Bendito Sea, entra en una Sinagoga y encuentra menos que los diez varones requeridos, Él se [disgusta]; ¿cómo,

entonces, puedes decir que uno que llega primero se une a la Shejináh y está en el grado del "Justo"? La siguiente parábola lo explicará. Un rey dictó una orden a los ciudadanos de su capital disponiendo que todos se encontraran con él en cierto lugar y en cierto momento. Cuando los demás aún se preparaban, uno se apresuró a presentarse en el lugar designado. Entonces vino el Rey y lo encontró esperando. Le preguntó dónde estaban los otros ciudadanos. El hombre contestó: "Mi Señor Rey, como veis, he llegado primero, pero mis conciudadanos están en camino y pronto se hallarán aquí, de acuerdo a la orden de Vuestra Majestad". Esto agradó al Rey, y entró en conversación con el hombre y se volvió amigo suyo. Entre tanto llegaron los otros y el Rey los recibió graciosamente y los despachó en paz. Y bien, si nadie hubiera sido rápido y presto para obedecer la orden de su señor e informarle de la próxima llegada de sus vecinos, ¿no se habría [disgustado] más el Rey? De manera similar, cuando la Shejináh viene a la Sinagoga y encuentra en ella un hombre que ha llegado antes que cualquier otro, es para Ella como si todos estuvieran efectivamente presentes. Pues la Santa Shejináh se hace compañía con él y juntos esperan a los otros, para que puedan comenzar las oraciones. Lo

llega a conocer estrechamente y lo promueve al grado de "Justo". Pero, si ninguno hubiera venido a tiempo, ella habría dicho: "¿Por qué cuando Yo vengo no hay nadie?" (Isaías L, 2). Observad que no dice "no hay diez hombres. sino nadie", queriendo significar: No había ninguno esperando unirse conmigo y ser Mi compañero y amigo, ser un "hombre de Dios" en el grado de "Justo". Más aún, si un día falta el hombre favorecido, Ella se preocupa mucho y averigua acerca de él, como está escrito: "¿Quién de entre vosotros teme al Señor y oye la voz de Su servidor...?" (Isaías L. 10). Como lo hemos señalado, "Su servidor" es Metatrón, que desde "Seír" llama a los hombres a arrepentirse y orar. Por eso, como dijimos, el que viene temprano a la Sinagoga merece el grado "Justo". Cuando viene la mañana y la congregación está reunida en la Sinagoga, el servicio debe comenzar con himnos y salmos de David. Ya hemos puesto en claro que el propósito de la liturgia es promover Misericordia y Bondad en la esfera más alta y en la más baja, suscitar actos redentores y despertar alegría. Este era el significado esencial del servicio Levítico: despertar amor y júbilo arriba mediante el canto y la alabanza. Desdichado aquel que en la Sinagoga [o en la Casa de Estudios de la Sagrada Toráhl se entrega a una

conversación de índole secular, porque produce separación, debilita la Fe. Desdichado de él, porque no tiene parte en el Dios de Israel, porque por su falta de reverencia ante la Presencia Divina es como si negara la realidad de Ella, menospreciando la influencia del poder que viene de arriba. Pues, cuando los hijos de Israel se ocupan con cantar salmos e himnos de alabanza y con [orar], también se reúnen tres grupos de ángeles..." (El Zóhar).



"Ver, Dar a conocer, Establecer Y Escudriñar", La Sagrada Toráh.

"Felices aquellos de exaltada piedad a quienes se reveló la sabiduría superior, y que nunca la olvidaron, como está dicho: "El secreto del Señor está con quienes lo temen, y su pacto [de la Castidad o Magia Sexual] para hacer que ellos lo conozcan" (Salmos XXV, 14.) (El Zóhar).

- 18 Las riquezas y la honra están conmigo; Sólidas riquezas, y justicia.
- 19 Mejor es mi fruto que el oro, y que el oro refinado; Y mi rédito mejor que la plata escogida.
- 20 Por vereda de justicia guiaré, Por en medio de sendas de juicio;
- 21 Para hacer heredar á mis amigos *["los que han alcanzado la santa neshamá"]* el ser, Y que yo hincha sus tesoros.
- 22 YHVH me poseía en el principio de Su camino, Ya de antiguo, antes de Sus obras.
- 23 Eternalmente tuve el principado, desde el principio, Antes de la tierra.

- 24 Antes de los abismos fuí engendrada; Antes que fuesen las fuentes de las muchas aguas.
- 25 Antes que los montes fuesen fundados, Antes de los collados, era yo engendrada:
- 26 No había aún hecho la tierra, ni las campiñas, Ni el principio del polvo del mundo.
- 27 Cuando formaba los cielos, allí estaba yo; Cuando señalaba por compás la sobrefaz del abismo;
- 28 Cuando afirmaba los cielos arriba, Cuando afirmaba las fuentes del abismo;
- 29 Cuando ponía á la mar su estatuto, Y á las aguas, que no pasasen su mandamiento; Cuando establecía los fundamentos de la Tierra;
- 30 Con Él estaba Yo ordenándolo todo; Y fui Su delicia todos los días, Teniendo solaz delante de Él en todo tiempo. (*Proverbios 8: 18-30*).
  - "... Rabbí Simeón prosiguió: "Ved ahora, fue por medio de la Torá que el Señor creó el mundo. Esto ya se derivó del versículo: "Entonces Yo estaba a su lado, como el arquitecto, y yo era día a día su delicia" (Proverbios VIII, 30.) Miró a la Torá una vez, dos veces, tres veces y una cuarta vez. Enunció las palabras que la componen y

entonces operó a través de ella. Es esta una lección para los hombres sobre cómo estudiar la Torá adecuadamente. Esta lección se halla indicada en el versículo: "Entonces El la vio y la dio a conocer; la estableció, y también la escudriñó" (Job XXXIII, 37.) Ver, dar a conocer, establecer y escudriñar corresponden a esas cuatro operaciones que el Santo, Bendito Sea, llevó a cabo antes de emprender la obra de la Creación. De ahí que el relato de la creación comience con las palabras Bereschit Bará Elohim Et, que significan: "En el comienzo Dios creó et", antes de mencionar "los cielos", lo que significa las cuatro veces que el Santo, Bendito Sea, miró en la Torá antes de realizar su obra." (El Zóhar).



### - VII -

"El Temor de Dios es el Principio y el Fin de la Sabiduría".

El Temor de Dios es el Temor a Pecar.

"... la Toráh, ... revela sus secretos ocultos solamente a quienes la aman." (El Zóhar).

"Rabbí Eleazar comentó el texto: Cuán grande es tu bondad que has dispuesto para los que te temen, has forjado para quienes ponen su confianza en ti, ante los hijos de los hombres." (Salmos XXXI, 20.)

"Dijo: Dios creó al hombre en el mundo y le dio la facultad de perfeccionarse en el servicio a El y para dirigir sus caminos como para merecer el gozo de la Luz celestial que Dios ocultó y reservó para los justos, como está escrito: "Ningún ojo ha visto, Oh Señor, junto a Ti, lo que quieres hacer para quien en Ti espera." (Isaías.).

"Es por la Torá que el hombre puede hacerse digno de esa luz. Pues quien estudia la Torá merece una parte en el mundo futuro, y hasta es considerado constructor de mundos, porque el mundo fue construido y completado por la Torá; así dice la Escritura: "El Señor fundó la tierra con Sabiduría (es decir, la Torá), El estableció los cielos con Entendimiento." (Proverbios III, 19.)

"Y yo (la Torá) fui la delicia cada día." (Proverbios VIII, 30.)

"Así, todo aquel que estudia la Torá completa el mundo y lo preserva. Además, Dios hizo el mundo con un soplo, y por un soplo es preservado, el aliento de los que estudian la Torá asiduamente, y, más aún, el aliento de los niños escolares [los Iniciados o verdaderos Esoteristas] cuando recitan su lección."

"En este versículo "gran bondad" significa la bendición acumulada, y "los que Te temen" significa los que temen al pecado."

"Tú has forjado para los que confían en ti": El objeto que implica "forjado" es la obra de la creación."

"R. Abba dice Es el Jardín de Edén que Dios formó sobre la tierra, según la pauta suprema, para los justos, para su sostén, como está escrito: "Ante los hijos de los hombres", pues ése se halla en presencia de los hombres, mientras el otro se halla en presencia de los ángeles santos."

"Rabbí Simeón dijo: Del Jardín de Edén se dice que está "ante los hijos de los hombres" porque en él se hallan reunidos los justos que ejecutan la voluntad de su Amo."

"Y estuvieron terminados" Implica que toda la obra que hubo de hacerse, arriba y abajo, estaba concluida."

"El cielo y la tierra" Arriba y abajo."

"R. Simeón dijo: Estas palabras designan el edificio general de la Ley Escrita y el edificio general de la Ley Oral."

"Y aconteció en el día octavo. R. Isaac dijo: Felices son los hijos de Israel porque Dios les dio una Ley santa que es el deleite universal, el gozo del Santo, Bendito Sea, y Su recreación, como está escrito, "y yo fui diariamente su deleite." (Proverbios VIII, 30).

"La Torá es un nombre del Santo, Bendito Sea. Por la Torá fue creado el mundo, como está escrito, "y yo fui un artífice con él." (Proverbios VIII, 30). (El Zóhar).



### - VIII -

Nuestro Venerable y Amado Maestro y nuestro Señor Jesús El Cristo, nos dice:

"Y el que no toma su cruz, y sigue en pos de mí, no es digno de mí. El que hallare su vida, la perderá; y el que perdiere su vida por causa de mí, la hallará." (Mateo 10: 39-40).

"¿Así no habéis podido velar conmigo una hora? Velad y orad, para que no entréis en tentación:..." (Mateo 26: 41).

- 31 Huélgome en la parte habitable de su tierra; Y mis delicias son con los hijos de los hombres.
- 32 Ahora pues, hijos, oidme: Y bienaventurados los que guardaren mis caminos.
- 33 Atended el consejo, y sed sabios, Y no lo menospreciéis.
- 34 Bienaventurado el hombre que me oye, Velando á mis puertas cada día, Guardando los umbrales de mis entradas.
- 35 Porque el que me hallare, hallará la vida, Y alcanzará el favor de YHVH.
- 36 Mas el que peca contra mí, defrauda su alma: Todos los que me aborrecen, aman la muerte. (*Proverbios 8: 31-36*).



"... tienen mucho material que entregar y muy buenos consejos para toda la comunidad." (Carta "1250" del "6 de septiembre de 1994" que nos escribió nuestro V.M. Rabolú).

"... No olvide este consejo, que lo único que le sirve a uno en este Camino, es la muerte." [La muerte de nuestros defectos psicológicos]. (Carta "481" del 29 de marzo de 1995 " que nos escribió nuestro V.M. Rabolú).

"... ¡Cuán hermosos son los caminos y sendas de la Toráh, pues está llena de buen consejo para el hombre, y cada palabra suya irradia luz en muchas direcciones! Este versículo puede tomarse literalmente y se puede exponerlo como una homilía y contiene también una lección de la sabiduría más elevada. El salmista compara a quien constantemente se ocupa con la Toráh a "un árbol plantado junto a corrientes de agua". (Salmos I: 3). Exactamente como un árbol tiene raíces, corteza, savia, ramas, hojas, flores y fruto, siete especies en total, así la Toráh tiene el significado literal, el significado de homilía [explicación], el misterio de la sabiduría, valores numéricos, misterios ocultos, misterios aún más profundos y las leyes de lo conveniente e inconveniente, lo prohibido y lo permitido y lo puro y lo impuro. Desde este punto se tienden ramas en todas las direcciones y a quien lo conoce de esta manera es

efectivamente como un árbol, y si no, no es verdaderamente sabio. Observad cuán amados son aquellos que estudian la Toráh ante el Santo, Bendito Sea, porque aun cuando penda castigo sobre el mundo y se da al destructor permiso para destruir, el Santo, Bendito Sea, le encarga con relación a ellos, diciendo: "Cuando sitiares una ciudad", por causa de sus numerosos pecados contra Mi, por los que han sido juzgados culpables, "por muchos días". es decir. tres días sucesivos. de modo que la cosa es conocida en la ciudad, entonces yo te encargaré con respecto a los hijos de Mi casa, "no destruirás su árbol": Este es el hombre instruido en la ciudad, que es un árbol de vida, un árbol que produce fruto. O, también, podemos explicarlo como de uno que da buen consejo a la gente de la ciudad diciéndole cómo puede escapar al castigo y le enseña la manera en que ha de obrar. Por eso "no destruirás su árbol empleando contra él un hacha", es decir infligiendo castigo sobre él y blandiendo la espada flamígera sobre él, que mata a otros hombres. El versículo continúa, "porque de él comes". Y bien, no podemos aplicar esto al destructor y, así, deberemos traducir, "porque de él ella come", es decir, esa potente roca de la cual salen todos los espíritus grandes y santos, porque el espíritu santo no tiene

placer en este mundo, salvo de la Toráh de ese piadoso que, si se puede decir así, lo sostiene y le da alimento en este mundo más que todos los sacrificios." (El Zóhar).

"Rabbí Eleazar dijo: En verdad este camino nuestro está hecho rectamente ante nosotros, y es el camino del Santo, Bendito Sea. Porque "Dios conoce el camino de los justos", (Salmos I: 6.) para beneficiarlos y protegerlos. Por eso cuando un hombre avanza por el camino ha de ver que sea el camino del Santo, Bendito Sea, y ha de obtener Su compañía. De un camino así está escrito: "La senda del justo es como la luz brillante que brilla más y más hasta el día perfecto." (El Zóhar).